
Catechesi Biblica - Primo anno

Parrocchia San Vittore


11 dicembre 2025


Antico Testamento e storia… (seconda parte) 
SECONDA PARTE 
IL REGNO DI DAVIDE E SALOMONE (1010 - 970 / 970-930) 
Al seguito di Saul c'era un giovane di Betlemme della tribù di Giuda: Davide. Abile 
e coraggioso, musicista e guerriero, il giovane fu malvisto da Saul e dovette ritirarsi fuori 
dei confini d'Israele. Al momento della battaglia di Gelboe egli è al servizio del 
principe filisteo di Gat in qualità di condottiero militare. In questo difficile 
frangente storico gli anziani della tribù di Giuda lo nominano in Ebron re della 
tribù di Giuda ed egli subito si impegna a organizzare la difesa, continuando 
l'opera di Saul. Sette anni dopo anche gli anziani delle tribù del nord a Ebron 
riconoscono Davide come loro re e così, per la prima volta, si realizza l'unità fra le 
tribù del nord e quelle del sud e Davide regna su Israele e Giuda. Abile stratega, il 
nuovo re muove guerra ai Filistei e riesce a sconfiggerli allontanandoli dal territorio 
d'Israele. Il pericolo è scongiurato e il primo passo per il consolidamento del regno è 
ormai compiuto.

La seconda tappa è la scelta di una capitale per il nuovo regno. Al centro del 
territorio d'Israele sorge Gerusalemme, città cananea indipendente, roccaforte dei 
Gebusei, antica fortezza in splendida posizione collinare, dotata di una abbondante 
sorgente d'acqua. Davide si impossessa della città con un abile colpo di mano e la 
trasforma nella capitale del suo regno, ideale per realizzare l'unità politica. A 
Gerusalemme Davide fa trasportare l'arca dell'alleanza e così la nuova capitale 
diventa anche il centro religioso d'Israele. Il profeta Natan fonda con un oracolo 
divino (cfr. 2Sam 7) la dinastia davidica che segna religiosamente un decisivo 
punto di arrivo e di nuova partenza; adesso si può effettivamente parlare di unità 
del popolo di Israele. Intorno all'anno 1000 la storia d'Israele cambia radicalmente: 
anzi potremmo dire che solo adesso si può cominciare a parlare di storia di Israele.

A Davide, dopo intrighi, rivolte e guerre interne, succede al trono il figlio Salomone, la 
cui grande opera è la costruzione del tempio, solo progettato da Davide. Intorno a 
questo sacro edificio di Gerusalemme si rafforza l'unità religiosa delle tribù e si 
concentrano le antiche tradizioni, prima indipendenti. Oltre al tempio, Salomone si fa 
costruire un palazzo, che diventa la sede della nuova amministrazione centralizzata di 
tutte le tribù. Inoltre fortifica Gerusalemme, ricostruisce numerose piazzeforti, inaugura 
un porto sul golfo di Aqaba che gli permette il commercio con l'Oriente. Abile nell'arte 
del buon governo, secondo il linguaggio biblico "ricco di sapienza", approfitta 
della pace per dare al suo regno una valida organizzazione da vero stato 
autonomo.

La classe sacerdotale organizza il culto intorno all'arca e segue la costruzione di un 
tempio in muratura, secondo la tradizione cananea. L'esercito viene strutturato in modo 
regolare e affidato a un generale; la politica estera viene realizzata prima con guerre di 
conquista che incorporano in Israele genti non israelitiche e poi con trattati di 
vassallaggio che garantiscono una certa pace. L'amministrazione civile si organizza sotto 



la guida di alti funzionari, quali Giosafat il "mashkir" (= "colui che fa ricordare", il 
segretario), Seraia il "sofer" (= "colui che conta", lo scriba) e Adoram, capo delle 
imposte, ma forse anche sovrintendente ai lavori forzati. Anche l'amministrazione civile 
si sviluppa e si struttura; il paese viene diviso in dodici distretti governativi; relazioni 
diplomatiche vengono allacciate con molti dei paesi vicini, anche attraverso matrimoni 
di stato, per cui il re sposa molte principesse straniere, fra cui una figlia del Faraone 
d'Egitto; si intensificano i commerci, via mare e via terra e Gerusalemme diventa una 
città bella e ricca.

Anche la cultura subisce un notevole incremento: in collegamento col palazzo reale 
nasce e si consolida una scuola di corte, retta e animata da saggi, che prepara i futuri 
funzionari governativi che studiano varie discipline, fra cui senza dubbio la storia e la 
teologia. È proprio in questo contesto storico che si inizia a mettere per iscritto i primi 
testi della tradizione israelita che, col tempo, entreranno a far parte dei libri biblici. In via 
ipotetica viene così attribuito all'ambiente salomonico l'inizio della letteratura biblica 
con la stesura di alcuni arcaici testi:

a) raccolte di antiche tradizioni

• Il libro del Giusto (opera perduta, citata in Gs 10,13 e 2Sam 1,18);

• Il libro delle guerre di YHWH (opera perduta, citata in Nm 21,14);

• la storia dell'arca (cfr. 1Sam 4-6);

• le vicende della successione a Davide (cfr. 2Sam 9-1Re 2);

• antiche tradizioni di Giuda;


b) opere poetiche e sapienziali:

• l'elegia dell'arco (in 2Sam 1,17-27);

• l'elegia su Abner (in 2Sam 3,33-34);

• alcuni salmi davidici;


LA DIVISIONE DEI REGNI (930 CIRCA) 
Al termine della vita di Salomone il suo regno è segnato da caratteristiche 
opposte. Dal punto di vista delle arti, della ricchezza e della cultura è all'apice 
dello splendore, ma dal punto di vista politico è sull'orlo dello sfacelo: una 
pressione fiscale eccessiva e l'incubo dei lavori forzati per l'edilizia regale hanno 
creato nel paese un gravissimo malcontento.

Dal punto di vista religioso inoltre la situazione è tutt'altro che florida: alla 
sapiente purezza yahwista sognata dai saggi si oppone, nella realtà, un sincretismo 
sempre più invadente, cioè una pericolosa mescolanza di elementi e pratiche 
religiose provenienti un po' da tutte le culture vicine a Israele. Il grande harem di 
Salomone, in cui vivevano principesse straniere di culture e religioni diverse, ha 
avuto senz'altro un grave influsso sulla confusione religiosa e le deviazioni della 
corte.

Alla morte di Salomone, il regno unitario creato da Davide non resiste più. Il figlio di 
Salomone designato come successore al trono, Roboamo, si reca a Sichem per essere 
riconosciuto anche re d'Israele; ma qui le tribù del nord gli presentano le proprie 
esigenze come condizione al regno. Roboamo sceglie la linea dura, rifiuta le condizioni 
e impone la propria autorità. È la rivolta. Roboamo deve ritornare a Gerusalemme, 



rassegnato per aver perso il controllo sull'Israele del nord; gli resta soltanto il controllo 
sulla tribù di Giuda. L'unità del regno sarà d'ora in poi soltanto un sogno.

Le tribù del nord, liberatesi dal giogo della casa di Salomone, eleggono come nuovo re 
Geroboamo che intende rendere completa la separazione da Gerusalemme; la 
divisione politica diventa così anche scisma religioso. Geroboamo infatti edifica due 
santuari, a Betel e a Dan, facendo innalzare in onore di YHWH due tori, una specie di 
supporto per la divinità, secondo le pratiche cananee. In questo modo il regno d'Israele 
ha i propri centri di culto e rompe ogni relazione con il tempio e le tradizioni di 
Gerusalemme.


IL REGNO DI ISRAELE (930-721) 
Il regno del nord, tradizionalmente chiamato anche regno di Israele, ha la sua 
prima capitale a Tirza e poi, quella definitiva, a Samaria e occupa geograficamente 
la posizione migliore: per questo la condizione economica d'Israele sarà molto più 
fiorente di quella di Giuda.

La situazione politica invece sarà molto più instabile. Non si impone infatti una 
dinastia come legittima e quindi si susseguono continui colpi di stato che portano al 
trono ben otto dinastie in duecento anni. Inoltre, su diciannove re d'Israele, addirittura 
otto muoiono assassinati. In questo clima di instabilità il re non è considerato, come 
in Giuda, il garante dell'unità del popolo e il rappresentante di Dio. Anzi, i re si 
trovano spesso in contrasto con i gruppi religiosi che vogliono rimanere fedeli allo 
yahwismo.

Nel regno di Samaria (altra denominazione del regno del nord, dal nome della sua 
capitale) la situazione religiosa si deteriora infatti velocemente e il contatto con la 
cultura cananea, che venera le forze della natura capaci di garantire fertilità e potenza (i 
Baal e le Astarti), allontana il popolo e i re del nord dalle antiche tradizioni d'Israele. Voci 
critiche e ammonitrici sono quelle dei profeti, guide spirituali di gruppi fedeli e 
conservatori della religione tradizionale: i grandi nomi sono quelli di Elia ed Eliseo.

Verso la fine dell'VIII secolo, il regno di Assiria, al massimo della potenza, si espande 
decisamente verso l'occidente e il piccolo regno d'Israele non è in grado di opporsi alla 
terribile macchina da guerra assira. Nell'anno 721 il re assiro Sargon II conquista 
Samaria; gran parte della popolazione viene deportata e dispersa in regioni 
lontane, fino a sparire nelle immense province dell'impero. Il regno del nord è 
definitivamente finito. La sua regione è trasformata in provincia assira, abitata da 
nuove popolazioni trasferite lì forzatamente.

Durante i due secoli di esistenza del regno d'Israele vengono elaborate diverse 
tradizioni che col tempo diverranno testi letterari ed entreranno a far parte dell'opera 
biblica:

a) cicli di racconti:

• vicende di Elia (cfr. 1Re 17-19. 21; 2Re 1-2);

• fioretti di Eliseo (cfr. 2Re 2. 4-8);

• racconti di cronaca politica (cfr. 1Re 20.22; 2Re 3. 9-10);

• antiche tradizioni sui padri di Israele;


b) raccolte di oracoli profetici:

• inizia l'opera profetica di Amos;




• inizia l'opera profetica di Osea;

c) raccolte di leggi e prediche sulla legge (22)

• la tradizione deuteronomica.


IL REGNO DI GIUDA (930-586) 
Dopo lo scisma di Geroboamo il piccolo regno di Giuda rimase confinato sulle colline 
intorno a Gerusalemme e nel deserto del Negheb. Per quattro secoli la dinastia di 
Davide riesce a conservare il trono senza gravi problemi e tutta la storia, politica e 
religiosa, si svolge intorno al tempio e al palazzo, cioè intorno al re, 
rappresentante di Dio, mentre la scuola di corte conserva il ricordo degli eventi ed 
elabora formule sapienziali per interpretare la realtà.

Un momento difficile si presentò alla fine dell'VIII secolo, in occasione dell'avanzata 
assira e di un tentativo di colpo di stato ai danni del re Acaz. In questi anni la figura 
dominante di Gerusalemme è il profeta Isaia (attivo fra il 740 e il 701), convinto assertore 
della fede in YHWH contro i tentennamenti dell'incerta politica umana. 

Superato lo choc della caduta di Samaria, il re Ezechia intraprende una vasta opera di 
riforma e di riorganizzazione politica e religiosa. In questi anni giungono a 
Gerusalemme molti profughi del nord, fuggiti di fronte al distruttore assiro. Così nella 
capitale di Giuda arrivano tradizioni orali e forse testi letterari che contengono la 
religiosità divulgata in Israele nei secoli precedenti. L'incontro con queste novità 
determinò all'interno dell'accademia regale una rielaborazione delle tradizioni di 
Giuda con l'integrazione di molto materiale proveniente dalle tradizioni profetiche 
del nord.

Nel 701 il re assiro Sennacherib cinge d'assedio Gerusalemme, ma è costretto a 
una improvvisa ritirata. Il regno di Giuda è salvo per un soffio e può continuare la 
propria storia. I successori di Ezechia, Manasse (687-642) e Amon (642-640), miseri 
vassalli dell'Assiria, si piegano ai culti imposti dal dominatore e segnano un lungo 
periodo di oscura decadenza. Dopo l'assassinio di Amon, il nuovo re, Giosia, è solo un 
bambino: il governo effettivo passa nelle mani di un gruppo di fedeli nazionalisti che 
sognano la restaurazione degli splendori davidici.

Verso la metà del VII secolo l'impero assiro entra in crisi, perché contrastato 
dall'emergente potenza babilonese e di questa debolezza approfitta il governo di 
Giosia che punta alla riconquista dei perduti territori del nord e alla riforma delle 
istituzioni politiche e religiose.

Nel 622, durante la ristrutturazione del tempio, viene trovato un rotolo della 
legge: si tratta probabilmente di un antico codice proveniente dal regno (23) 
d'Israele che, ritoccato e completato in questo periodo, diventerà il nucleo del 
Deuteronomio. Intorno ad esso sorge una corrente spirituale e teologica che 
intraprende una rilettura di tutta la storia d'Israele e, raccogliendo antiche 
tradizioni e testi di vario genere, compone la cosiddetta Storia deuteronomista.

Le grandi speranze degli uomini di Giosia finiscono miseramente. Nel 612 Ninive, 
la capitale d'Assiria, è distrutta dai babilonesi: a Gerusalemme si esulta, ma è 
l'inizio della fine. Il faraone d'Egitto Necao accorre in aiuto degli assiri; Giosia 
vuole sbarrargli il passo a Meghiddo, ma è sconfitto e muore in battaglia nell'anno 
609.




Durante i quattro secoli del regno di Giuda vengono composti molti testi letterari che 
entreranno nella raccolta biblica. I momenti più favorevoli alla produzione letterario-
teologica sono i regni di Ezechia (726-687) e di Giosia (640-609).

a) Sotto Ezechia:

• inizia l'opera profetica di Isaia (capitoli 1–39);

• inizia l'opera profetica di Michea;

• revisione delle antiche tradizioni di Giuda;

• collezioni di proverbi e salmi;

• elaborazione del Codice di Santità (Lv 17-26);


b) Sotto Giosia:

• revisione dell'opera profetica di Isaia (capitoli 1-39);

• inizia l'opera profetica di Sofonia;

• inizia l'opera profetica di Naum;

• inizia l'opera profetica di Abacuc;

• Prima edizione del Deuteronomio;

• Seconda edizione dei libri di Giosuè-Giudici-Samuele-Re.


LA CADUTA DI GERUSALEMME (586) 
Dopo la battaglia di Meghiddo la situazione di Giuda diventa instabile e incerta: a 
Giosia succede il figlio Ioacaz, che viene subito detronizzato da Necao e sostituito col 
fratello Ioiakim. Ma nel frattempo il nuovo re di Babilonia, Nabucodonosor, sta 
diventando il padrone assoluto della situazione: nel 605 sbaraglia a Karkemish l'esercito 
assiro-egiziano e tiene così in pugno tutto il Medio Oriente. A Gerusalemme molti 
parlano di resistenza e di lotta anti-babilonese. Il profeta Geremia invece predica con 
insistenza la resa e interpreta le difficoltà del momento come un intervento punitivo di 
Dio per le gravi colpe di Gerusalemme. Non è creduto e il re ritiene giunto il momento 
di sollevarsi.

Nabucodonosor assedia Gerusalemme nel 597: il giovane figlio di Ioiakim, 
Ioiachin, è costretto a uscire dalla città e arrendersi. Viene deportato a Babilonia con 
una parte della famiglia regale, le persone ricche, una parte di sacerdoti, di artigiani e di 
soldati. Sul trono è posto Sedecia, un altro figlio di Giosia.

Come i suoi predecessori, anche Sedecia non vuole dare ascolto alle parole di Geremia 
e, illudendosi nell'appoggio dell'Egitto, tenta una nuova disperata rivolta. Questa volta è 
proprio la fine.

Nel 586 l'esercito babilonese occupa Gerusalemme e la rade al suolo; saccheggia, 
distrugge il tempio e deporta in Babilonia gran parte della popolazione. Il regno di 
Giuda non esiste più e anche la storia del popolo sembra proprio finita.

In questi anni drammatici sono redatti i testi più importanti della predicazione di 
Geremia, le sue memorie e i racconti della sua vita; viene così a formarsi:

• inizia l'opera profetica di Geremia: oracoli e racconti. 

L'ESILIO IN BABILONIA (586-538) 
Alcune migliaia di persone del regno di Giuda, che costituivano la classe dirigente, sono 
deportate a Babilonia e collocate lungo i canali dell'Eufrate, presso una località 
chiamata Tel-Aviv (Collina della primavera): svolgono lavori agricoli e godono di una 



certa libertà; molti sacerdoti e sapienti di Gerusalemme possono guidare la comunità e 
tener vivo il ricordo della patria lontana e delle tradizioni religiose.

Vivono però tutti in esilio, hanno perduto la terra, oggetto della promessa divina, il 
re,  rappresentante di Dio, non ha più potere; il tempio, centro del culto e raso al 
suolo e ogni sacrificio è ormai impossibile. Gli dei babilonesi sembrano aver 
sconfitto il Dio d'Israele! La splendida città di Babilonia sembra agli esuli la prova 
concreta del loro fallimento; le grandi feste religiose in onore del dio Marduk, a cui 
assistono, sembrano dimostrare l'umiliazione e la debolezza di YHWH. La 
disperazione e la perdita di fede erano le tentazioni più forti.

Nonostante tutto però l'esilio è un momento di grande riflessione teologica e di 
feconda produzione letteraria a opera soprattutto dei sacerdoti. Quello più noto è 
il profeta Ezechiele, animatore e guida degli esuli nel primi anni della 
deportazione. Qualche tempo dopo si impone un anonimo profeta, discepolo di 
Geremia, annunciatore della consolazione e della fine dell'esilio: i suoi poemi saranno 
inseriti nel rotolo del grande Isaia.

La scuola sacerdotale inoltre proprio a causa della completa perdita delle strutture 
religiose, si impegna nella raccolta e nella riorganizzazione delle leggi; ma 
soprattutto intraprende una nuova rilettura della storia d'Israele, componendo 
un'opera di sintesi storica con lo scopo di interpretare teologicamente la loro 
vicenda e aprire prospettive nuove per il futuro.

Anche il movimento “deuteronomista” completa la grande raccolta di testi storici 
elaborata ai tempi di Giosia e realizza una nuova edizione, aggiungendo particolari e 
sfumature che rivelano lo stato d’animo degli esiliati.

Il grande impero neo-babilonese, il vincitore di Gerusalemme, dura meno di un secolo. 
Nell'anno 539 il re persiano Ciro occupa Babilonia e fonda così un impero con 
pretese davvero universali. Avendo il potere assoluto e mancando potenti rivali, 
l'impero persiano si mostra molto più liberale di assiri e babilonesi. L'immenso 
territorio è diviso in satrapie e governato da funzionari persiani, ma poiché il potere è 
incontestato, ogni stato può regolarsi secondo le proprie usanze. Inoltre, Ciro pone 
molta cura a ristabilire le divinità locali; il suo progetto politico è che ogni popolo viva in 
pace, segua la propria religione, purché preghi per il re.

L'anno seguente, il 538, è ricordato come l'anno dell'editto di Ciro, ovvero il 
permesso ufficiale concesso ai Giudei di ritornare nella loro terra e di ricostruire il 
tempio. L'esilio è teoricamente finito!

In questi anni tremendi e angosciosi la fede d'Israele non si è spenta; anzi ha prodotto 
alcuni testi letterari molto significativi:

a) profeti:

• inizia l'opera profetica di Ezechiele;

• inizia l'opera profetica di un Anonimo, detto secondo Isaia (Is 40–55);


b) opere poetiche:

• molti salmi;

• (a Gerusalemme) il libro delle Lamentazioni;


c) opere narrative:

• revisione dell'opera profetica di Geremia;

• Seconda edizione del Deuteronomio;




• Seconda edizione di Giosuè-Giudici-Samuele-Re

• la cosiddetta Storia sacerdotale. 

IL RITORNO DALL’ESILIO 
Approfittando del desiderio di Ciro di vedere ristabiliti nel suo impero tutti i culti 
antichi, alcuni Giudei di Babilonia chiedono l'autorizzazione di rientrare in patria, 
cioè nella provincia di Giuda, dipendente dal governatore di Samaria. Ottengono 
l'autonomia per un piccolo territorio di circa 2000 kmq, retto da un governatore 
attorniato dagli anziani capi famiglia; intraprendono così la ricostruzione della 
città e del tempio. La situazione non è però assolutamente facile e i rimpatriati 
devono affrontare molte difficoltà e superare notevoli ostacoli; alcuni profeti 
guidano le speranze del popolo, incoraggiano i lavori e correggono errati 
comportamenti.

Finalmente, nell'anno 515, il nuovo tempio viene consacrato e la vita di 
Gerusalemme riprende quasi come prima. Ormai però manca il re e la sua corte; 
l'unico centro di potere è il tempio con la classe sacerdotale e i saggi che hanno dato 
vita a nuove forme di studio e di ricerca culturale e teologica. Per il resto, la vita del 
piccolo governatorato di Giuda si svolge tranquillamente per circa un secolo, senza 
grandi eventi storici, nell'impegnativo compito della ricostruzione, materiale e morale. 
Questo periodo è detto “primo sadocitismo”.

Col V secolo a Gerusalemme inizia una nuova stagione della letteratura biblica, perché a 
partire da questo tempo vedono la luce grandi opere: alcune sono composizioni nuove 
e originali, ma per lo più si tratta di grandi raccolte degli antichi materiali, narrativi, 
profetici e sapienziali.

a) Profeti:

• revisione dell'opera profetica del secondo Isaia (Is 40–55) ad opera di altri profeti 

che redigono il cosiddetto terzo Isaia (Is 56–66);

• inizia l'opera profetica di Aggeo;

• inizia l'opera profetica di Zaccaria (capitoli 1–8);

• inizia l'opera profetica di Abdia;


b) grandi raccolte:

• elaborazione della raccolta dei Proverbi;

• raccolta del materiale sacerdotale;


c) opere originali:

• il libro di Rut;

• il libro di Giona.


LA RIFORMA DI NEEMIA ED ESDRA (445-399) 
Circa un secolo dopo l'editto di Ciro, un influente giudeo rimasto in Persia viene 
mandato dal re Artaserse I a ricostruire le mura di Gerusalemme per farne una sicura 
fortezza. Neemia giunge a Gerusalemme una prima volta nel 445 e vi ritorna per una 
seconda missione nel 432; non si occupa solo di mura, ma anche di costumi e di 
istituzioni. In sostanza impone un sistema molto più chiuso e conservatore, in difesa 
della particolarità giudaica.




Il coronamento della riforma è compiuto da Esdra, sacerdote e scriba, a cui il re 
Artaserse II avrebbe affidato il compito di regolare i problemi dei Giudei e di 
riorganizzare la regione. L'anno della sua missione è incerto, ma si propende per il 
399.

Con il pugno di ferro Esdra ristabilisce la purezza della fede, annulla i matrimoni 
contratti con donne straniere, impone come legge di stato la “Legge del Dio del 
Cielo”. Con ogni probabilità questa legge è l'attuale Pentateuco che Esdra e la 
classe degli scribi hanno composto compilando le varie tradizioni preesistenti.

Da questo momento il giudaismo si separa dal resto del mondo e si chiude in se 
stesso: l'unico interesse è il Tempio e la Legge, uniche guide sono i sacerdoti. 
Israele esce dalla storia!

Il grande evento letterario di questo periodo è la composizione del Pentateuco, 
compilazione sacerdotale di tutte le precedenti tradizioni, a cui viene anche aggiunto il 
Deuteronomio. Questo grande libro della Torah (= istruzione) viene diviso in cinque 
tomi (da cui il nome greco “Pentateuco”), intitolati dalla tradizione giudaico-
alessandrina: Genesi, Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio.

Grandi revisioni dell'antico materiale:

• elaborazione del Pentateuco;

• revisione e fusione del materiale di Is 1–39 e Is 40–66;

• rielaborazione degli altri testi profetici.


IL PERIODO DEL SECONDO SADOCITISMO (399-167) 
I sacerdoti ammessi al culto dopo l'esilio erano solo quelli discenti di Sadoc: gli storici 
parlano quindi di epoca sadocita e la dividono in due fasi, la prima precedente la 
riforma di Esdra e la seconda posteriore a tale riforma.

Questo secondo periodo sadocita non è contrassegnato da alcun fatto storico; non ci è 
giunta infatti alcuna informazione degli eventi accaduti in questi anni. Tutto si svolge 
tranquillamente, senza novità, nel rigido schema religioso imposto da Esdra.

La produzione letteraria è notevole, ma divisa in due blocchi ben distinti. Da una parte ci 
sono le opere che celebrano la rigida teologia esdrina, rileggendo la storia alla luce 
della stretta osservanza della Legge; dall'altra parte invece si collocano le opere che in 
qualche modo contestano la situazione. Sono queste ultime le più importanti, 
proponendo nuove e grandiose riflessioni teologiche, ma anche raccogliendo in forma 
nuova il patrimonio poetico di Israele.

a) le opere della teologia esdrina:

• i libri delle Cronache;

• il libro di Neemia;

• il libro di Esdra;

• il libro del Siracide;

• il libro di Tobia;


b) i profeti della nuova situazione:

• l'opera profetica di Malachia;

• l'opera apocalittica che amplia Zc, detta secondo e terzo Zaccaria (Zc 9–14);

• l'opera apocalittica di Gioele;

• revisione finale di Is 1–66;




• compilazione dell'unico libro dei “Dodici Profeti”;

c) i sapienti contestatori:

• il libro di Giobbe;

• il libro di Qohelet;


d) le nuove grandiose raccolte:

• il libro dei Salmi;

• il Cantico dei Cantici.


L'EPOCA DEI MACCABEI (167-63) 
Dopo la lunga calma storica, Gerusalemme torna nell'occhio del ciclone ai tempi di 
Antioco IV Epifane (175-164), re di Siria della dinastia Seleucide. La corrotta classe 
sacerdotale, d'accordo con il potere greco, vuole imporre a forza l'ellenizzazione 
del popolo di Giuda; il malcontento è generale. La carica di sommo sacerdote è 
volgarmente usurpata e acquisita da chi offre più denaro; a Gerusalemme è guerra 
civile.

Il re Antioco nel 167 occupa il tempio e lo profana: vi colloca una statua di Zeus 
Olimpio, è l'abominio della desolazione! Il partito filoellenista accetta la nuova 
situazione senza troppi problemi, ma un gruppo di fedeli intransigenti ritiene essere 
giunto il momento della rivolta.

La famiglia sacerdotale asmonea, composta da Mattatia e i suoi figli, organizza la 
resistenza armata sulle montagne di Giuda. Ben presto si unisce a loro una grande 
schiera di partigiani formata da uomini pii (i chassidim), disposti a combattere per 
difendere la religione dei padri. Guidati da Giuda detto Maccabeo (cioè 
“Martello”), i rivoltosi hanno la meglio sulle truppe siriane e, tre anni dopo la 
profanazione, possono solennemente riconsacrare il tempio di Gerusalemme. 
Siamo nel 164: nasce la festa della Dedicazione.

Da questo momento le sorti della Giuda sono legate alla famiglia Asmonea, che 
presto giungerà a costituire un regno vero e proprio, fondendo nella stessa 
persona le cariche di re e di sommo sacerdote. I conflitti dinastici sorti negli anni 
70 saranno poi risolti da Pompeo nel 63 con l'annessione della Giuda al territorio 
della provincia romana di Siria.

La rivolta dei Maccabei ha dato un nuovo impulso letterario ed ha segnato la nascita di 
alcuni testi biblici:

a) un'opera storica:

• il primo libro dei Maccabei;


b) opere teologico-narrative:

• il libro di Ester;

• il libro di Giuditta;


c) un'originale opera apocalittica:

• il libro di Daniele.


LA DIASPORA ALESSANDRINA 
Una notevole colonia ebraica, nel III secolo a.C., si installò nella nuova città greca di 
Alessandria d'Egitto, la capitale culturale dell'Ellenismo. In questo ambiente la cultura 



ebraico-biblica si amalgamò alla cultura greca e gli uomini di fede maturarono una 
mentalità nuova.

Ad Alessandria i testi biblici ebraici furono tradotti in greco; ma, come sempre 
avviene, la traduzione fu anche una interpretazione, mediata – in questo caso – dalla 
nuova mentalità e da una nuova comprensione della rivelazione di Dio. La traduzione 
greca della Bibbia fu detta Settanta, perché attribuita a 70 traduttori, e acquistò 
grandissima importanza nel mondo giudaico. La grande maggioranza degli ebrei 
viveva ormai fuori della Giudea e parlava greco, non ebraico; tutti costoro conoscevano 
la Bibbia nella versione dei Settanta e anche gli apostoli di Gesù Cristo usarono questi 
testi per interpretare il decisivo evento messianico. La Chiesa apostolica infatti scelse 
come proprio testo delle Scritture veterotestamentarie la versione dei Settanta, 
accogliendone anche il canone. Molti studiosi moderni sostengono che il canone 
alessandrino (o dei Settanta) fosse lo stadio evolutivo del messaggio biblico prima 
dell'avvento del Cristo.

Ad Alessandria d'Egitto oltre alla traduzione di testi ebraici, furono composte anche 
opere nuove, importanti e significative della nuova mentalità giudaico-ellenistica:

• il libro della Sapienza;

• il libro di Baruc;

• il secondo libro dei Maccabei.


SINTESI 
LA RACCOLTA DEI LIBRI VETEROTESTAMENTARI 
Questi libri, così vari ed eterogenei, costituiscono le sacre Scritture di Israele : ci sono 
stati tramandati in due diverse raccolte, che però sostanzialmente coincidono, 
differenziandosi solo per qualche spostamento e aggiunta. Entrambi questi canoni 
appartengono alla tradizione giudaica pre-cristiana e si distinguono soprattutto per 
ambito culturale e linguistico.

Il Canone Ebraico (Tradizione Palestinese)

Il canone ebraico di tradizione palestinese , fissato verosimilmente a Jamnia verso la 
fine del I secolo d.C. , considera "sacri" solo i libri scritti in lingua ebraica , con poche 
eccezioni per alcuni passi in aramaico.

Questo elenco è diviso in tre blocchi ben distinti: Legge (Torah), Profeti (Nebi'im), 
Scritti (Ketubim). Le iniziali ebraiche delle tre parole formano un acronimo (TNK – Tanak) 
che è usato abitualmente nel mondo ebraico per designare la Bibbia.

La più antica testimonianza certa di questa strutturazione si trova nella prefazione del 
libro del Siracide, databile all'anno 132 a.C..

L'ordine dei 24 libri della Bibbia ebraica risulta il seguente:

TORAH: Gen; Es; Lv; Nm; Dt.

PROFETI: 

ANTERIORI: Gs; Gdc; 1-2 Sam; 1-2 Re.

POSTERIORI: Is; Ger; Ez; i Dodici-profeti. 

SCRITTI: Sal; Gb; Pr; Rt; Ct; Qo; Lam; Est (i 5 rotoli, meghillot); Dn; Esd-Ne; 1-2 Cr.

Il Canone Alessandrino (Tradizione Greca - LXX)




Il canone ebraico di tradizione greca (o alessandrino) , fissato già nel I sec. a.C. dalla 
comunità giudaica di Alessandria d'Egitto , corrisponde alla raccolta dei testi tradotti in 
greco, noti come Settanta (LXX).

la traduzione greca delle Scritture Ebraiche (Antico Testamento), che includeva libri 
considerati deuterocanonici o apocrifi dal giudaismo rabbinico e protestante, ma 
accettati da ebrei della diaspora e cristiani, differenziandosi dal  canone ebraico 
rabbinico (Tanakh), che si fermò a 39 libri (Tōrāh, Nevi'im, Ketuvim), mentre il canone 
greco (o alessandrino) ne conteneva di più, stabilendo un modello per i cristiani cattolici 
e ortodossi. 

Differenze Chiave

Canone Ebraico (Tanakh): Riconosce 24 libri (o 39, a seconda della divisione) divisi in 
Tōrāh (Legge), Nevi'im (Profeti) e Ketuvim (Scritti).

Canone Greco/Alessandrino:  Include i libri del Tanakh più quelli "secondari" o 
deuterocanonici (es.  Siracide,  1 e 2 Maccabei,  Libro della Sapienza,  Giuditta,  Tobia), 
scritti in greco o tradotti in greco, espandendo la lista a circa 46 libri nell'Antico 
Testamento cristiano. 

Significato e Influenza

Per il Giudaismo: Il canone ebraico fu finalizzato più tardi (forse a Jamnia, fine I secolo 
d.C.), stabilendo il Tanakh come definitivo, escludendo i libri aggiunti nella LXX.

Per il Cristianesimo:  La tradizione greca (LXX) divenne il fondamento dell'Antico 
Testamento cristiano, che accolse i libri deuterocanonici, creando il canone biblico 
cattolico e ortodosso, mentre i protestanti aderirono al canone ebraico, chiamando i 
deuterocanonici "apocrifi". 

In sintesi, il  canone ebraico di tradizione greca  è la versione ampliata dell'Antico 
Testamento, basata sulla traduzione greca (LXX), che ha influenzato direttamente la 
formazione dei canoni cristiani, distinguendosi dal più ristretto canone ebraico 
rabbinico.

https://www.google.com/search?q=canone+ebraico+rabbinico&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIARAD
https://www.google.com/search?q=canone+ebraico+rabbinico&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIARAD
https://www.google.com/search?q=Canone+Greco%2FAlessandrino&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAC
https://www.google.com/search?q=Siracide&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAD
https://www.google.com/search?q=1+e+2+Maccabei&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAE
https://www.google.com/search?q=Libro+della+Sapienza&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAF
https://www.google.com/search?q=Giuditta&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAG
https://www.google.com/search?q=Tobia&oq=il+canone+ebraico+di+tradizione+greca&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCDk1ODVqMGo3qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfCiB-syhxDthqane035UE67YDnXgGdxKmxTvvEj0s-FRXyL2Pbhf-_tSEABeUqHRRlar5s_vRRuU2wyzztjKamVoulv6GyOrv__Lnw-VzxSnkGMYsT-sjMTGxUYEIRPpL4HxVtk17qLO-Bcsd7mA-pIKcCHFERK16aBcY3bUkm5OrI&csui=3&ved=2ahUKEwi5oMWOqLWRAxUdhf0HHcKlJGgQgK4QegQIBRAH

	Antico Testamento e storia… (seconda parte)

